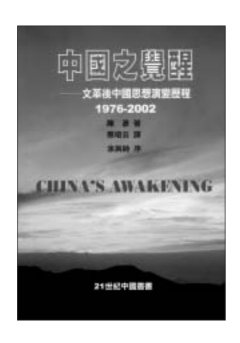
## 書介與短評

## 當代中國社會思想的歷史記錄

● 徐友漁



陳彥著,熊培云譯:《中國之覺 醒——文革後中國思想演變歷程 1976-2002》(香港:田園書屋, 2006)。

處在社會急劇轉型時期的中國,不但有令人眼花繚亂的種種現象值得關注,還有對立爭執的思想流派值得討論和評論。近年來,每當我向人們——有生活在大陸本土的,也有海外的——解說當今中國的社會思想時,總是感到比較吃力,因為事情和頭緒太多,而且文

字之後的背景太深沉,論戰當事人 之間的關係太複雜。但是,當我在 2006年6月在巴黎法國高等社會科 學研究院作關於當代中國社會思想 的講座時,卻感到格外輕鬆和順 暢,聽眾對有關材料和背景以及不 同思想流派的路數好像很熟悉,交 流和討論很在點子上。我後來得 知,陳彥剛用法語出版了一部關於 當代中國思想的專著,所以巴黎的 知識界對這個題目是熟悉的。

現在,陳彥的《中國之覺醒—— 文革後中國思想演變歷程1976-2002》 (以下簡稱《中國之覺醒》,下引此 書只註頁碼) 翻譯為中文出版,它 一定會為中文知識界更深入地了解 和推進當代中國思想的發展發揮作 用。

當代中國思想紛繁複雜,僅僅 是文獻材料的收集就不太容易,準 確理解和深入研究就更考驗人的 功夫和水平。近年來,我們有諸如 《田野來風》、《知識份子立場》(三 卷,分別是《激進與保守之間的動 蕩》、《民族主義與轉型期中國的命 運》、《自由主義之爭與中國思想界 的分化》)、《九十年代文存》、《思 潮:中國「新左派」及其影響》、《潛 陳彥的《中國之覺醒》 一定會為中文知識界 更深入地了解和推進 當代中國思想的發展 發揮作用。作者身在 法國,能查閱大陸學 者接觸不到的材料, 與海外政治活動人士 保持聯繫,審視中國 問題可以借助於使用 法語而取得一種地 理、文化上的審美距 離。余英時讚揚此書 是「內在參與」和「外在 觀察」合而為一的結 晶,一方面[得其環 中」,另一方面又「超 以象外」。

**142** 讀書: 評論與思考

流:對狹隘民族主義的批判與反思》 等資料彙編,但認真閱讀之後可以 發現,編輯者囿於自己的立場、眼 光或能力,彙集的文獻常有重大缺 漏。既然全面、權威的材料彙編尚 付闕如,那麼沒有專著出版也應該 在情理之中。

但是,去國多年,身在法國的 陳彥現在卻發表了自己的著作,這 既令人欣慰,也有些出人意外。其 實,作者的優勢是自然的、明顯 的。

作者在本書〈前言〉中講到自己 生活在法國所獲得的便利條件:能 查閱大陸學者接觸不到的材料,與 海外政治活動人士保持聯繫,審視 中國問題可以借助於使用法語而 取得一種地理、文化上的審美距 離。法國著名漢學家汪德邁 (Léon Vandermeersch) 在〈法文版序〉中説, 處理本書題材需要兩個條件:既 需要掌握大量材料又需要與現實 和歷史有一段距離,「沒有任何人 可以同本書作者一樣能夠如此完 好地符合上述雙重條件: 既是中國 人又飽受法國文化熏陶 |。而余英 時在〈代序〉中讚揚説:「本書是『內 在參與』和『外在觀察』合而為一的 結晶,用中國傳統的觀念説,一方 面『得其環中』,另一方面又『超以 象外』。|

在我看來,以上所言的有利條件是非常重要的,但還不是關鍵。 最重要的是作者多年來一直關注着中國社會的發展變化,關注着與此相關的社會思想的產生和爭論,而且親身參與到不少討論之中。作者身在海外,但心在中國,作者的心

與時代的脈搏一起跳動。現在有不 少中國學人,不論他們在國內還是 在國外,因為想在中國這個大舞台 上扮演一個角色,竭盡全力對中國 問題發言。但與其說他們對於中國 的現實有真切的研究和體悟,不如 説只是善於抓住話題發揮,使公共 舞台的燈光聚焦在自己身上,中國 問題只是他們表演的由頭或道具。 他們的話語和心態表明他們——用 昆德拉 (Milan Kundera) 的話來說— 「生活在別處」,用阿倫特(Hannah Arendt) 在《黑暗時代的人們》(Men in Dark Times) 中的話來説就是,他 們在精神上出現一種所謂「內在移 民」現象,他們生活在中國卻好像 不屬於這個國度,他們的言論使人 想起文革時期發表歌頌言論的「愛 國老華僑」。陳彥的書完全沒有「華 僑|腔或「漢學家|腔。

《中國之覺醒》一書把1976年至 近年的中國思想史,處理為這一歷 史時期社會運動和重大事件在思想 文化上的反映,而不是當成純粹的 思想史,我對這一方法首先表示肯 定和贊同。這與作者的歷史學專業 背景有關,也與他的現實感有關。 我認為,一百多年來中國很難説有 一部純正的思想史,中國的社會思 想還沒有機會和條件成熟為獨立、 自主、自洽,有深厚傳統,大體上 可以在思想文化領域自行發展的實 體。中國人總是面臨異常急迫的政 治、社會問題,最有責任心和學識 的人不得不全力以赴應對這些問 題,哪怕他們有心,也很難有條件 兩耳不問窗外事,在純思辨的天地 遨遊,在思想、學術傳統和流派傳

此書把1976年至近年 的中國思想史,處理 為這一歷史時期社會 運動和重大事件在思 想文化上的反映,而 不是當成純粹的思想 史。這將近三十年的 思想變遷,看作是中 國知識界的新派人物 為了實現現代化目 標,為了社會進步, 用先進的、現代的意 識形態取代陳舊的、 前現代的意識形態努 力的結果,也是他們 追求真理,力求在思 想學術上創新努力的 體現。

承的空間和格局中做學問。他們的 首要任務是為破除阻礙歷史前進的 舊意識形態吶喊,為新生事物的出 現鳴鑼開道,所以我們的大家和文 化英雄往往是開風氣之先的闖將, 而非真正極有創見或集大成的思想 家。本書用「現實決定意識」或「以 理論應付挑戰」的模式來解釋思想 的產生和展開,我認為是符合實際 情況的,非如此不能理解和解釋理 論家為甚麼看重這些而不是那些問 題,為甚麼這樣地而不是那樣地研 究和回答問題。

但從另一方面看,我又認為僅僅 滿足於這一點或完全局限於這一點 是本書的缺陷之一。這將近三十年 的思想變遷,可以看作是中國知識 界的新派人物為了實現現代化目標,為了社會進步,用先進的、現 代的意識形態取代陳舊的、前現代 的意識形態努力的結果,但同時也 是他們追求真理,力求在思想學術 上創新努力的體現。時過境遷之 後,當中國人面臨新的歷史任務和 問題時,這些思想中很可能有一部 分具有長久的意義,這不僅僅是對 後人有啟發而言,而是在純粹思 想、學術的意義而言。

比如,作者談到了金觀濤、劉青峰提出的中國文化「超穩定結構」的理論(頁99、104-105),認為這打破了長期居於統治地位的、教條的歷史唯物論,這是對的。但我以為這個理論到底在學理上有多少根據,與其他歷史觀的關係如何,也是值得討論的。我相信,理論的建構者肯定有「推動社會進步」、「破舊立新」的動機,但也有(甚至更有)

學術上的真誠性。這個理論不僅是 意識形態場域中競爭、衝突的一 方,也是一件力求完美、客觀的精 神產品,要受到學術界同行的批 評,受到實踐的檢驗。

作者還談到了李澤厚對康德哲學的研究,對中國古代、近代、當代思想史的重建(頁106-107),這些學術性理論固然有「為此時的文化運動提供了哲學與歷史的正當性……成為反對官方意識形態的有力思想武器」(頁107)這種客觀作用,但它們同時也是學術性見解,其對錯、優劣可以用公認的標準來批評,其原創性和真實性將決定它們在今後中國思想史上的地位。

本書作者認為,1980年代的思 想文化運動,以解構支配了這之前 三十年的舊意識形態為目的(頁85)。 1980年代以來的巨變雄辯地證明 了舊意識形態的衰亡(頁359),到了 1990年代,官方在實際上放棄了這 種意識形態(頁261)。本書以近一半 的篇幅來描述和證明這一點,其間 充滿敏鋭的觀察和深入的分析。我 基本上同意作者的看法,但覺得需 要表述和補充得更為準確、周全。 十多年以來,海內外不少人認為經 過1980年代的解構和1980年代末的 巨大震撼,舊有的意識形態已經全 然衰亡,現在純屬一件隨時會被徹 底抛棄的外衣,完全沒有實際作 用。我認為這有點低估了舊意識形 態的頑固性和慣性,從而低估了繼 續堅持啟蒙的必要性。

作者説,1980年代的思想運動 由兩部分組成,一是體制內的思想

作者説1980年代的思 想運動由兩部分組 成,一是體制內的思 想解放運動,二是民 間的文化運動,二者 的共同目的都是解 構舊意識形態。到了 1990年代,官方在實 際上放棄了這種意識 形態。我認為舊意 識形態有兩層含義, 一是原典、原教旨, 二是極左化了的野蠻 形態。1980年代體制 內的努力是要消解後 者而恢復到前者,實 際上舊意識形態還在 起作用。最近幾年很 多人都感覺到了「意識 形態向左轉」, 這説明 斷言官方在實際上放 棄了舊的意識形態還 稍微早了一點。

**144** 讀書: 評論與思考

2006年以回顧和反思 為特色,話劇《我們走 在大路上》把這三十年 總結為,1980年代確 立的是「虎狼之道」, 1990年代則展開為 「虎狼世界」,以批判 精神為標榜,卻錯誤 地認識和描述歷史。 1980年代的文化熱 是另一個回顧、反思 的重點,《八十年代 訪談錄》引起了學者和 媒體的注意,問題是 能否如實地回顧那一 段歷史。另一個毛病 是用文學化的方法來 描述1980年代。相比 之下,《中國之覺醒》 的歷史視角、歷史情 懷顯得格外可貴,其 基本點是尊重歷史。

解放運動,二是民間的文化運動, 二者的共同目的都是解構舊意識形 熊(頁85)。根據我在1980年代的親 身經驗,我以為需要對第一項運動 作仔細辨析。實際上,舊意識形態 有兩層含義,一是原典、原教旨, 二是極左化了的野蠻形態。1980年 代體制內的努力是要消解後者而恢 復到前者,這當然是進步,但第一 種教條也會成為思想控制的工具。 我們既應該看到二者的區別,也應 該看到二者的內在一致性。事實 上,今日的意識形態是兩種成分的 混合物,它通過小學、中學、大學 的教科書,考試的標準答案,通過 為數不少的「評閱組」作為審查報刊 文章的標準等等起作用。我們可以 在它沒有生命力,少有真正的信仰 者這種意義上説它的衰亡,但它實 際上還在起作用,而且是巨大的作 用。不承認這一點,就不能解釋最 近劉國光、鞏獻田等人的活躍, 以及在歷史教科書問題上對袁偉時 的批判。最近幾年,很多人都感覺 到了「意識形態向左轉」, 這説明, 斷言官方在實際上放棄了舊有的意 識形態還稍微早了一點,稍微樂觀 了一點。

2006年以回顧和反思為特色, 10月和11月,京城小舞台上演出的 話劇《我們走在大路上》引起了激烈 爭論。該劇是從社會心理的角度 「對近三十年中國當代史的一次回 顧」,它把這三十年總結為,1980年 代確立的是「虎狼之道」,1990年代 則「通過全面的市場化私有化政策 展開為虎狼世界」,而今天的種種 不幸源於知識份子鼓吹自由與民

主。這種荒謬的評判理所當然會受 到人們的抵制,劇作者以批判精神 為自我標榜,但批判不能建基於錯 誤地認識和描述歷史。1980年代的 文化熱是另一個回顧、反思的重點 和熱點,《八十年代訪談錄》引起了 學者和媒體的注意與議論,問題也 是能否如實地回顧那一段歷史。若 干1980年代的風雲人物出來現身説 法,重提自己當年的豪邁,貶抑其 他人物、其他文化 團隊和流派,其 至貶抑當年的同伴,偽造自己的思 想立場和經歷,以此表明自己的高 瞻遠矚。另一個毛病是缺乏歷史的 眼光,用文學化的方法、語氣來描 述1980年代, 這引起了更年輕一代 的反感,比如有人評論説:

每一位回想起80年代的人都想變成 文學家,甚至是抒情詩人。他們想 起那些逝去的時光和青春,總難免 多愁善感……他們的公開理由是尋 找「烏托邦」,重返理想主義年代。 實際上他們是在自我撩撥,勾起了 遺忘已久的文學夢幻。(張檸:〈沉 入八十年代的夢幻〉,《新京報》, 2006年5月25日,C02版。)

確實,回味1980年代的人當中,文學家太多了,即使不是文學家,也容易用文學的方式把1980年代講成一個青春和激情的故事。

相比之下,《中國之覺醒》一書 的歷史視角、歷史情懷顯得格外可 貴。當然,歷史視角、歷史情懷的 基本點是尊重歷史,我們只有在可 信的基礎上談論問題,追求深刻與 洞見。